
Рапорт минского губернатора З.Я. Карнеева от 6 июля 1797 г. о положении 

воссоединенных из унии в конце XVIII в. 

Протоиерей Романчук Александр Александрович, кандидат 

богословия, заведующий кафедрой церковной истории 

Минской духовной семинарии 

 

Захарий Яковлевич Карнеев (1747–1828) – государственный деятель, писатель, 

видный член масонского общества России, первый гражданский губернатор Минской 

губернии (1796–1806). По распоряжению императора Павла I в июне 1797 г. З.Я. 

Карнеев посетил 23 воссоединенных из унии прихода, располагавшихся в 7 уездах 

Минской губернии, в которых было замечено колебание прихожан в православном 

вероисповедании. Цель этой инспекционной поездки состояла в том, чтобы на месте в 

общении с людьми разобраться в возникшей ситуации. 6 июля 1797 г. Карнеев подал 

императору рапорт, в котором представил свое видение возникших проблем и 

предложил способ их преодоления [5, ст. 1559–1566].  

Карнееву удалось выяснить, что при начале воссоединения униатов с 

православными, прихожане надеялись на то, что воссоединение будет общим, и они, во-

первых, «не потеряют старинной между собою связи родства и знакомства» [5, ст. 

1560], а, во-вторых, получат от государства «уменьшение всяких податей и работ» [Там 

же], что без всяких оснований обещали им местные чиновники. Помимо этого, Карнеев 

нашел, что в некоторых случаях среди униатских прихожан не наблюдалось общего 

желания присоединиться к православию, а того желала небольшая группа, 

представители которой, не уведомляя других, записывали их православными. В 

результате «в одних приходах, по обращении, очень мало людей ходили в 

благочестивую церковь, a в других и совсем никто, равно и священных треб не 

принимали в течении двух лет и более» [Там же]. Пока строгого разграничения 

православных и униатов не было, бывшие униаты продолжали беспрепятственно 

обращаться за требами к униатским священникам, «иные сами давали младенцам святое 

крещение; a многие приняли римско-католическое исповедание веры, яко то в двух 

приходах Вилейского повету все жители вообще то учинили» [5, ст. 1560–1561]. 

Мнение Карнеева о недостатках воссоединении екатерининского времени 

подтверждается воспоминаниями Г. Добрынина [2, с. 296–302]. 

Согласно рапорту Карнеева православные священники в таких обстоятельствах 

часто оказывались в своих церквах в одиночестве, бедствовали, лишившись доходов от 

паствы. Это заставляло их принуждать прихожан ходить в церковь и принимать 

православные требы против их воли, а также жаловаться на прихожан и обвинять во 

всяких неблаговидных поступках соседних униатских священников «от чего множество 

заведено следствий, и народ большею частью безвинно подвержен истязанию» [5, ст. 

1561]. 

Карнеев всю вину за сложившуюся неблагоприятную ситуацию возлагает на 

православное духовенство, поскольку считает, что к 1797 г. власти сумели полностью 



оградить воссоединенных от влияния униатского духовенства и помещиков-католиков 

[5, ст. 1561]. Это мнение выглядит странно. Как известно господствующее положение 

полонизма и католичества латинского обряда, а также экономическое благосостояние 

правящего класса западных губерний, состоявшего из католической шляхты, не было 

подорвано. В таких условиях защитить воссоединенных из унии людей было 

невозможно. Карнеев, будучи государственным функционером высокого ранга, не мог в 

этом отношении обманываться. Его мнение о виновности православного духовенства в 

проблемах воссоединенных можно объяснить тем обстоятельством, что он был видным 

масоном, поддерживавшим тесные связи с А.Ф. Лабзиным [4]. Для людей его круга, 

интересов и убеждений конфессиональная и этнокультурная политика императрицы 

Екатерины ІІ в приобретенных от Польши губерниях была неправильной, а потому он 

позволял себе критиковать ее и возводить вину за проблемы на православное 

духовенство. Тем более, что он знал о сложном отношении нового императора ко всем 

начинаниям своей матери и его симпатиям к католичеству. 

З.Я. Карнеев видит три причины сложившейся неблагоприятной для православия 

ситуации. 

Первая, состоит в слишком поспешном и неправильно организованном обращении 

униатов, когда чиновники не убеждались в общем желании крестьян перейти в 

православие, а православные священники-миссионеры не прилагали должных усилий 

для убеждения людей в истинности православной веры. Зачастую воссоединение 

состояло в том, что церкви объявлялись православными, и главное внимание 

присланными из Смоленской епархии православными священниками уделялось 

правильному исполнению непривычных белорусскому населению обрядов. При этом 

Карнеев подчеркивает, что простые униаты привыкли в церквах слушать поучения на 

польском языке, чего присланные православные священники из-за недостаточной 

образованности исполнить не могли, «чрез что совершенно сделались отвратительными 

народу» [5, ст. 1561–1562]. 

Вторая причина, по мнению губернатора, заключается в отчуждении 

воссоединившихся с Православной Церковью и оставшихся униатами. Карнеев 

подчеркивает, что народ не имеет твердого «понятия о униатском исповедании веры, ни 

мало не противится и благочестивому; но тем токмо огорчен, что, по обращении 

церквей их из униатских в благочестивые, лишились они всех выгод, коими прежде 

пользовались, a именно перестали униатские священники из соседних приходов ходить 

к ним с крестами и образами, в храмовой и прочие праздники для процессии, от чего по 

местечкам и селам пресеклось стечение народа, убавились торги и ярмарки; лишились 

жители средств продавать свои продукты и покупать нужное; забавы и свидания с 

родными из других деревень прекратились, и они увидели себя вдруг аки 

осиротевшими и отчужденными от всякого сообщества: ибо, за строгим запрещением 

униатским попам давать требы прихожанам благочестивых церквей, не принимают их 

нигде в праздники и по другим селениям, но бегают и чуждаются» [5, ст. 1562].  

Обособленное положение немногочисленных православных приходов среди 

множества униатских люди переживали тяжело. Поэтому некоторые из 



воссоединенных, не понимая разницы между православием и унией, желали, чтобы все 

сельские общины были одинаково либо униатскими, либо православными «дабы по 

прежнему иметь сношение со всеми беспрепятственное и пользоваться общими для 

жизни выгодами» [5, ст. 1562–1563]. 

Третьи причина проблем видится Карнееву в том, что православные храмы 

находятся в упадке. Приходы из-за своей малочисленности не соответствуют своему 

статусу и не могут содержать свои церкви в надлежащем благолепии. Поскольку «нет и 

не было общей и доброй воли поселян к принятию благочестия, a большая часть 

держатся униатства, некоторые ж сделались римскокатоликами, то и остаются повсюду 

обращенные на благочестие церкви пусты, без всякого необходимого благолепия, так 

что священникам совершать богослужения не на чем» [5, ст. 1563].  

Во всех исследованных православных приходах З.Я. Карнеев не обнаружил 

единодушной твердости прихожан в православии. В то же время он сообщает, что 

никто из верующих не стремится обратно в унию, но только люди желают восстановить 

вероисповедное единство со своими соседями и родственниками. 

Это наблюдение подтолкнуло Карнеева к изучению настроений и пожеланий 

униатских священников. В разговорах с ними он выяснил, что они видят разницу между 

православием и унией в признании униатами Римского Папы главой Церкви и 

исповедании ими исхождения Святого Духа от Отца и Сына. В остальном опрошенные 

священники полагали, что православие и уния «в существе суть едино, и все 

богослужение производится по русским книгам грекокатолического исповедания» [5, 

ст. 1564].  

Разузнав это, Карнеев спрашивал: «Для чѐго ж, ведая основание вер сих в существе 

единым, не стараются они присоединиться к господствующей грекокатолической (т.е. 

православной – грекокафолической – А.Р.) вере, так как предки их по единому 

господствию римскокатолической веры сделались униатами, на что от многих ученых и 

хороших поведением попов, по некоторой беседе с ними, видел довольную 

преклонность и желание присоединиться, но останавливает их одна опасность 

духовного своего начальства, которое, удержав прочих униатами, может и их 

подвергнуть подобным обстоятельствам, в каких находятся 23-ть приходов, 

обращенных на благочестие» [5, ст. 1564]. 

Далее Карнеев предлагает проект не только исправления межконфессиональной 

ситуации, но и дальнейшего воссоединения униатов.  

Он сообщает императору, что предложил Архиепископу Минскому и Волынскому 

Иову (Потемкину), чтобы тот распорядился не препятствовать православным 

прихожанам обращаться за совершением треб к униатским священникам, что и было 

исполнено. Тем самым, по мнению минского губернатора, снималось 

межконфессиональное напряжение [5, ст. 1565]. Затем он советовал местному 

епархиальному начальству обратить внимание на подбор православного духовенства. 

Нужно было отказаться от приглашения священников со стороны, а привлекать к 



приходскому служению лишь местных священнослужителей, владеющих польским 

языком и «искусных к научению народа» [5, ст. 1564].  

Удивительно, что З.Я. Карнеев решал вопросы такого масштаба без обращения к 

руководству Православной Церкви, но его инициатива с позволением верующим 

обращаться за духовными требами к священнослужителям разных конфессий была 

направлена не только на успокоение межконфессиональной ситуации, но и на 

продолжение воссоединения униатов.  

Дело в том, что такое разрешение вело к хаосу, когда невозможно было 

разобраться – к какой конфессии относятся люди, прихожанами какого храма – 

православного или униатского – они являются. Это было нарушение порядка, в 

исправлении которого были заинтересованы священники как Православной, так и 

Униатской Церквей. Поэтому вполне логичным представляется следующее 

предложение Карнеева, состоящее в том, чтобы для сохранения общего порядка обязать 

униатские приходы подчиняться Минскому архиепископу Иову в ведении метрических 

книг и составлении ведомостей наравне с православными приходами. Корнеев объяснял 

это нововведение тем, что униаты никогда прежде не заводили у себя правильный 

порядок метрических записей, а униатское начальство было слишком удалено и не 

могло следить за исполнением этой обязанности приходским духовенством. Минский 

губернатор полагал, что будет полезно подчинить архиепископу Иову униатов в 

ведении церковной документации, касающейся фиксирования актов гражданского 

состояния. Этим средством, пишет Карнеев, «сохранится сведение о соблюдении 

народом обязанности своей по совестному каждого исповеданию веры» [5, ст. 1565]. 

Далее Карнеев описывает последствия такого шага. По его мнению, тесное 

взаимодействие униатских священников с Минским православным епархиальным 

начальством может подтолкнуть униатов к сближению с православными и даже к 

переходу униатских священников  в православие вместе со своими приходами. Карнеев 

считает такую надежду оправданной, т.к. отмечает тесную связь униатского 

духовенства, о котором он отзывается очень высоко, считая его высокообразованным, 

ведущим благочестивый образ жизни и деятельно наставляющим народ словом 

проповеди, и простого униатского народа, доверительные отношения между ними, так 

что народ «готов следовать за ними повсюду» [5, ст. 1566].  

Т.о., Карнеев считал главным обращение в православие униатских священников. 

Чтобы облегчить им присоединение к Православной Церкви, он советовал оставлять им 

латинское священническое одеяние и бритье бород. В церквах Карнееев советовал на 

первых порах ничего не менять, в частности не настаивать на восстановлении 

иконостасов «ибо перемена вещей сих великое имеет влияние на народ, который и 

могут и умеют держать они в повиновении» [5, ст. 1566]. 

Анализ рапорта З.Я. Карнеева открывает, что минский губернатор на основании 

лично собранной информации предлагал продолжить воссоединение униатов, 

используя иерархический подход, т.е. не обращаясь к простым верующим, относясь 

терпимо к их привычкам и сложившимся церковным традициям. При этом он советовал 

организовать тесное соприкосновение православного священноначалия и униатского 



духовенства, а также не требовать перемены священниками своего внешнего вида. Все 

эти элементы присутствуют как в первом, так и во втором плане проекта, 

разработанного впоследствии митрополитом Иосифом (Семашко). 

Рапорт минского губернатора сыграл значительную роль в конфессиональной 

политике в западных губерниях в правление Павла I. Во-первых, он повлиял на 

решение императора подчинить униатов власти латинского священноначалия; во-

вторых, Павел I попытался, правда, безуспешно, реализовать содержащиеся в нем 

предложения продолжить воссоединение униатов [1, с. 267–283]. Однако, значение 

рапорта З.Я. Карнеева состоит в другом. Его текст стал известен Иосифу (Семашко) в 

начале 1828 г. Об этом свидетельствует «Записка об упразднении греко-униатских 

монастырей в Западной России», датированная 28 февраля 1828 г. и подготовленная в 

канцелярии министра народного просвещения А.С. Шишкова при участии прелата 

Иосифа. В этом документе мысли Корнеева кратко разбираются и критикуются [3, с. 

525]. Они не легли в основание первого плана воссоединения униатов, разработанного в 

1828 г. Однако, при составлении второго плана проекта воссоединения Семашко не 

просто учитывал, но использовал идеи З.Я. Карнеева, заключавшиеся в том, чтобы: 1) 

подчинить униатское духовенство руководству Православной Церкви с целью 

постепенного слияния униатских духовных лиц с православным клиром; 2) не 

требовать от греко-католических священнослужителей, склонных к православию, 

перемены их внешнего вида, чтобы облегчить для них переход в православие.  

Т.о., рапорт минского губернатора З.Я. Карнеева представляет собой чрезвычайно 

интересный и важный источник, иллюстрирующий сложность межконфессиональных 

отношений на приобретенных Российской империей от Речи Посполитой территориях. 

Помимо этого, он проливает свет на разработку конфессиональной политики России на 

белорусских землях в конце XVIII в. Наконец, идеи, высказанные З.Я. Карнеевым в 

значительной степени повлияли на подготовку общего воссоединения униатов с 

православными, совершившегося в 1839 г. 

 

1. Галанов, М.М. Политика российского самодержавия и позиция Русской 

Православной Церкви в отношении католиков и униатов в годы царствования Павла I 

: дисс…. доктора наук : 07. 00. 02 / М.М. Галанов. – Санкт-Петербург, – 2014. – 536 с. 

2. Добрынин, Г. Истинное повествование или жизнь Гавриила Добрынина, им самим 

писанная в Могилеве и в Витебске. 1752–1823: в 3 ч. / Г. Добрынин. – 2-е изд. – 

Санкт-Петербург : Печатня В.И. Головина, 1872. – 380 с. 

3. Записка об упразднение греко-униатских монастырей в Западной России 28 февраля 

1828 года // Русская старина. – 1870. – Т.1. – С. 517–538. 

4. Письма А.Ф. Лабзина к З.Я. Карнееву // Русский Архив. – 1892. – № 12. – С. 353–392.  

5. Рапорт Минского губернатора Корнеева имп. Павлу о Православии в Минской 

губернии. 6 июля 1797 г. // Русский архив. – 1869. – Т. 12. – Стлб. 1559–1566.  


