
 1 

Гергий Конисский – епископ белорусский 

 Личность белорусского епископа Георгия Конисского вызывала и по-прежнему 

вызывает множество контроверсий в историографии польской и белорусской1. Его 

характеристики зависят от религиозных и национальных воззрений историков. 

Объективность  представления личности епископа требует сохранения нейтралитета в 

характеристике его деятельности и оставленного наследия. Также нельзя игнорировать 

исторического контекста и  положения православной общественности в восточных 

землях Речипосполитой во второй половине XVIII века. Владыка Георгий прибыл в 

белорусскую епархию в период попытки ликвидации последнего в границах 

Речипосполитой православного епископства2. После смерти в 1755 г. могилѐвского 

епископа Иеронима Волчанского (1735-1754 гг.)3, униатская партия предприняла 

попытки овладения могилѐвской епархией. Униатский митрополит Флориан 

Хребницкий (1748-1762 гг.) не оставил полоцкого архиепископства и стремился к 

подчинению себе православной епархии. При этом он ссылался на якобы 

существующий привилей Сигизмунда III Вазы от  22 марта 1619 г. подчиняющий 

мстиславскую епархию власти униатских полоцких архиепископов4. Неизвестный 

привилей был фальсификатом, так как его содержание не имела ничего общего с 

реальностью. Белорусская епархия (мстиславско-оршаньско-могилѐвская) была создана 

четырнадцать лет позднее, уже после смерти Сигизмунда III и по этой причине 

возникновение этого привилея было невозможно. Невзирая на то, что документ не был 

достоыерным, униатский митрополит подал иск о признании ему юрисдикции над 

православной епархией. Подобным образом папа римский Бенедикт XIV (1740-1758 

гг.) потребовал от Августа III Сасса (1733-1763 гг.) ликвидации православного 

                                                           
1 Основные архивные материалы и исследования o епископе Георгим Конниским: Національнa 

бібліотекa України імені В. І. Вернадського Фонд Інституту рукопису (НБУВ ИР), ДА/п. 90, 91, 207, 309; 

Российский государственный архив древних актов (РГАДА), Ф. 168. Оп. 1. Ед. хр. 237; Российская 

государственная библиотека, Отдел Рукописей, Москвa (РГБ ОР), Ф. 152. № 130; Российской 

национальной библиотеки Отдел Рукописей, Санкт-Петербург, (РНБ ОР), Ф. 73. Ед. хр. 320; Ф. 573. № 

215; Biblioteka książąt Czartoryskich w Krakowie, nr 754, k. 132-142; Филарет (Гумилевский), Обзор 

русской духовной литературы, т. 2. Харьков 1861, c. 366-369; М. Г. Павлович, Георгий Конисский, 

архиеп. Могилевский, „Христианское чтение”, 1873, № 1, c. 1-46; М. О. Коялович, Деятельность Георгия 

Конисского после 1-го раздела Польши, „Христианское чтение”, 1873, № 1, c. 309-339; А. И. 

Георгиевский, Проповеди Георгия Конисского, архиеп. Могилевского, „Труды Киевской Духовной 

Академии”, 1893, № 1, c. 133-143; Н. А. Колосов, Георгий Конисский, архиеп. Белорусский, Москвa 1895; 

Д. К. Вишневский, Киевская Академия в пер. пол. XVIII ст., Киев 1903; А. С. Пушкин, Собрaние 

сочинений Георгия Конисского, архиеп. Белорусского, изд. прот. И. Григоровичем, Санкт-Петербург 1835; 

М. В. Кашуба, Георгий Конисский, Москвa 1979; М. В. Кашуба, Георгiй Кониський - свiтогляд та вiхи 

життя, Киïв 1999; I. Грыгаровiч, Беларуская iерархiя, Минск, 1992; А. А. Мельников, Путь непечален. 

Ист. свидетельства о святости Белой Руси, Минск 1992; Служба свт. Георгию. Житие. Акафист, 

Могилев 1995; В. Н. Дышиневич, Георгий Конисский - защитник Православия, „Праваслаўе”, 1997, № 5, 

c. 26-36; Б. В. Носов, Русскaя политика в диссидентском вопросе в Польше 1762-1766 гг., [в:] Польша и 

Европа в XVIII в.: Междунар. и внутр. факторы разделов Речи Посполитой, Москвa 1999, c. 20-101; 

Очерки истории школы и педагогической мысли народов СССР (С древнейших времен до конца XVII в.): 

монография, Отв. ред. Э. Д. Днепров, Москвa 1989; M. Буглаков, Преосв. Георгий Конисский, архиеп. 

Могилевский, Минск 2000.  
2 С. Г. Рункевич, Краткий исторический очерк 100-летия минской епархии, Минск 1893; А. П. Сапунов, 

Исторические судьбы Полоцкой епархии с древнейших времен до половины XIX века, Витебск, 1889; 

Могилевская епархия.  Историко – статистическое описание, Могилев 1905; А. Лапински, Могилевская 

Епархія. Историко-статистическе описаніе, т. I, вып. III, Могилев 1906; A. Mironowicz, Diecezja 

białoruska w XVII i XVIII wieku, Białystok 2008. 
3 A. Mironowicz, Biskupi mohylewscy Józef i Hieronim Wołczańscy, [w:] Wiara i poznanie. Księga pamiątkowa 

dedykowana Jego Eminencji Profesorowi Sawie Hrycuniakowi, Białystok 2008, s. 399-417. 
4 E. Likowski, Dzieje Kościoła unickiego na Litwie i Rusi w XVIII i XIX wieku, Warszawa 1906, s. 84. 



 2 

епископства. В высланном бреве к коронному канцлеру Яну Малаховскому (1746-1762 

гг.), римский понтифик призывал польское правительство к тому, чтобы 

воспользоваться ситуацией отсутствия на мстиславской кафедре православного 

предстоятеля и передачи еѐ окормлению полоцкому униатскому архиепископу5. 

На этот раз в защиту православного епископства выступила Россия. 

Императрица Елизавета (1741-1762) подала протест в отношении попыток униатов 

распространить свою власть на последнюю православную епархию. Под давлением 

российского резидента в Варшаве Гросса, король подтвердил права Православной 

Церкви на могилѐвскую епархию. Священный Синод Российской Православной 

Церкви в Петебрурге 23 мая 1755 г. избрал предстоятелем могилѐвской епархии 

ректора Киевской Духовной Академии, Георгия Конниского, который нѐс служение 

православного епископа в Речипосполитой в 1755-1785 гг.  

Георгий Конниский родился 20 (31) ноября 1717 г. в Нежине на Черниговщине, 

в семье белорусского шляхтича. В 1738 г. начал учѐбу в Киевской Академии, которую 

закончил в 1744 г. После окончания учѐбы стал преподавателем в этой же Академии. 

Преподавал богословие и поэзию. В 1746 г. составил учебник Praecepta de arte poetica, 

а также трагикомедию «Воскресение мертвых». Кониссий поместил в ней сатирические 

образы из жизни современного ему общества. Трагикомедия была написана согласно с 

образцами школьной поэзии и не была лишена элементов народного говора и юмора. К 

драме было дописано пять различных произведений бытового характера. Во время 

преподавательской деятельности в Киевской Академии Георгий Конниский в 1749 г. 

стал иеромонахом. В 1747 г. Георгий Конниский стал префектом Академии, а в 1751 г. 

принял должность ректора и послушание архимандрита братского монастыря. В 

должности ректора Георгий Конниский оставался до 1755 г., когда согласно решению 

Священного Синода был избран епископом могилѐвской епархии6.  

 Королевский привилей на белорусскую епархию Георгий Конниский получил 

уже 23 марта 1755 г., т.е. ранее, нежели появилось постановление Синода по этому 

вопросу. Это свидетельствует о том, что кандидатура Конисского была ранее оговорена 

с влястями Речипосполитой, а церковные власти еѐ приняли. Епископская хиротония 

Георгия Конисского была совершена 20 августа того же года в киевском соборе Св. 

Софии. Хиротонию возглавил митрополит Тимофей Щербатский (1747-1768 гг.)7. В 

сентябре в Киев прибыла делегация белорусской епархии, состоящая из двух 

представителей духовенства и верующих, чтобы сопутствовать новопоставленному 

епископу по дороге в его епархию. В дню церковной памяти св. мч. Димитрия 

Солунского, 8 ноября 1755 г., Георгий Конисский прибыл в Печерск, откуда 

торжественно въехал в Могилѐв8. Предстоятель белорусской епархии сам описал своѐ 

прибытие: «приблизившись к Могилѐву, я, прежде всего, увидел свой кафедральный 

собор в большом непорядке и бедности в сравнении с римскими костѐлами и 

еврейскими школами, красиво выделенными и богато украшенными; православный 

кафедральный собор значительно выделялся и обращал на себя внимание и смех 

                                                           
5 Тамже, c. 85; А. П. Сапунов, Исторические судьбы Полоцкой епархии с древнейших времен до половины 

XIX века, Витебск 1889, c. 159; K. Bartoszewicz, Szkice do dziejów Kościoła ruskiego w Polsce, Kraków 1880, 

s. 256. 
6 W. A. Serczyk, Konisski Georgij (Jerzy) [w:] Polski Słownik Biograficzny, t. XIII, Wrocław-Warszawa 1967-

1968, s. 534. 
7 А. П. Сапунов, Исторические судьбы Полоцкой епархии, c. 159; I. I. Грыгаровiч, Беларуская iерархiя, 

Минск 1992, c. 24. 
8 Археографический сборник документов, относящихся к истории Северо-Западной Руси, издаваемый 

при управлении Виленского учебного округа (dalej: АСД), т. II, Вильно 1867, с. LXVIII.  



 3 

инноверцев»9. Новый предстоятель епархии хоть и был удивлѐн материальным 

состоянием храмов, предпринял активные действия по поискам материальных средств.  

В это же самое время по благословению митрополита Тимофея Щербатского, с 

согласия князя Иеронима Флориана Радзивилла, виленского хорунжия (1755-1760 гг.), 

слуцкий архимандрит Михаил Колачинский перенѐс мощи св. Гавриила Заблудовского 

из Заблудовского монастыря Успения Пресвятой Богородицы в монастырь Св. Троицы 

в Слуцке. На землях белорусской епархии в православной среде развивалось почитание 

новоканонизованных мучеников за веру. Это почитание часто носило антиуниатский 

характер. Особенно распространѐнным на землях Великого Княжества Литовского 

было почитание св. Гавриила Заблудовского. Канонизация мученика имела место после  

1720 г.10 

В период управления епископом Георгием Конисским белорусской епархией 

Могилѐв был одним из наиболее традиционных центров православия в 

Речипосполитой. Согласно переписи в 1758 г. в Могилѐве было девять православных 

церквей и два монастыря. У униатов находилось два прихода, а у латинников пять 

приходов и три монастыря (кармелитов, иезуитов, бернардинов).11 Как предстоятель 

могилѐвской епархии Георгий Конисский начал проводить широкую политическую 

деятельность. В ноябре 1756 г. он выслал в Петербург иеромонаха Иоанна Тудоровича 

из шкловского монастыря с пиьмами Священному Синоду и различным выдающимся 

деятелем, в которых информировал адресатов о неоконченном строительстве собора и 

епископского дома. Владыка подчѐркивал при этом хорошее состояние латинских 

костѐлов и еврейских божниц, обращая также внимание на необходимость повышение 

интеллектуального уровня духовенства в своей епархии. Георгий Конисский писал 

также о необходимости новых келий для монахов и отсутствии образованных людей. 

Предлагал открытие семинарии в Могилѐве и высылке в епархию 1 000 рублей12. 

Синод с пониманием принял предложения епископа Георгия и потребовал 

представления плана строительства церкви. Однако только после представления 

виленским архитектором Яном Кристофором Глаубицом (1700-1767 гг.)13 плана 

строительства храма и длительных переговоров в Петербурге Синод решил 

субсидировать на строительство кафедрального собора Преображения Господня 10 000 

рублей. Императрицв подтвердила решение Синода 25 мая 1758 г. и распорядилась 

назначить 400 рублей ежегодно на содержание семинарии. Иеромонах Тудорович 

привѐз деньги в Могилѐв в апреле 1758 г.14 После получения средств можно было 

приступить к строительству церкви. Строительство продолжалось три года и 

завершилось в 1762 г. Внутреннее убранство церкви и некоторые дополнительные 

работы продолжались до 1775 г. Десять лет позднее закончилось строительство 

каменной колокольни. В соборную церковь была перенесена чудотворная икона 

                                                           
9 Ф. И. Титов, Русская православная церковь в Польско-Литовском государстве в XVII-XVIII вв., т. 2., ч. 

II, Западная Русь в борьбе за веру и народность в ХVІІ–ХVІІІ вв. Книга первая второй половины тома 

Киев 1907, c. 220. 
10 Историко-статистическое описание Минской Епархии, составленное ректором Минской Духовной 

Семинарии Архимандритом Николаем, Санкт-Петербург 1864, c. 116-117; A. Mironowicz, Święty Gabriel 

Zabłudowski, „Wiadomości Polskiego Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego”, R. XVII, 1987, z. 1, s. 32-

38; Тотже, Życie monastyczne na Podlasiu, s. 100-102.  
11 Историко-юридические материалы извлеченные из актовых книг губерний Витебской и Могилевской, 

под. ред. Созонова, т. XVI, Витебск 1885, с. 476. 
12 Могилевская Епархія. Историко-статистическе описаніе, т. I, вып. III, Могилев 1906, c. 37. 
13 E. Raila, Barok, [w:] Kultura Wielkiego Księstwa Litewskiego, Kraków 2006, s. 42, 44; U. Pawluczuk, 

Osiemnastowieczne Wilno – miasto wielu religii i narodów, Białystok 2015, s. 224-238. 
14 Могилевская Епархія. Историко-статистическе описаніе, т. I, вып. III, c. 40-41. 



 4 

Пресвятой Богородицы, которая была копией иконы погибшей в пожаре в 1708 г.15 В 

1759-1760 гг. закончился также ремонт братской Церкви Богоявления. Ремонт был 

осуществлѐн за счѐт могилѐвского браства при материальной помощи смоленского 

епископа Гедеона16. В это время монастырю принадлежали каменные церкви 

Богоявления и св. Иоанна Богослова, колокольня, деревянное здание больницы и 

типографии, шесть магазинов, деревянный дом настоятеля монастыря и несколько 

других зданий каменных и деревянных, предназначенных для келий братии и 

хозяйственных целей17. 

Епископ Конисский добился нормализации внутрицерковных дел. Примером 

может служить ситуация в церкви свв. Петра и Павла. Приходское братство приняло 

там на себя множество функций священнослужителей, например печения просфор. 

Владыка выступал против таких практик и распорядился печь просфоры духовенству 

прихода18. Благополучно укладывалось сотрудничество белорусского епископа с 

митрополитом киевским. Епископ Георгий оказался хорошим организатором и 

дипломатом. Духовенство из подчинѐнных его власти монастырей не протестовало, 

хотя ещѐ при его предшественниках такие решения взывали многолетние конфликты и 

юрисдикционные споры. Решение о подчинении Георгию Конисскому монастырей 

буйницкого и баркулабовского принял митрополит Тимофей Щербацкий в 1756 г. С 

предложением передачи ему юрисдикционной власти над остальными монастырями 

выступил сам Георгий Конисский, объясняя это митрополиту тем, что имеющие в них 

место непорядки может решить только он как единственный православный епископ в 

Речипосполитой. В своѐм письме владыка описал нарушения принципов монашеской 

жизни в кутенском и тупичевском монастырях. Ранее, от имени митрополита владыка 

белорусский предпринял попытки разрешить конфликт вызванный игуменом 

витебского монастыря Якинфа Пелкинского19. В сложившейся ситуации митрополит 

Арсений Могиленский (1757-1770 гг.)  решением от 19 мая 1759 г. передал Георгию 

Конисскому управление над некоторыми монастырями, находящимися вне границ 

могилѐвской епархии и остающимися в юрисдикции киевских митрополитов20. 

Следует подчеркнуть, что передача в юрисдикцию белорусского епископа 

некоторых монастырей, находящихся под власть митрополита киевуского имела 

характер добровольный и не была урегулирована соответствующими решениями 

церковных властей. Георгий Конниский не имел над ними епископской власти. 

Утверждение и увольнение настоятелей этих монастырей по-прежнему оставалось в 

компетенции киевскихъ митрополитов. Препятствием передачи полной власти 

белорусским епископам были акты фундаций тех монастырей, в которых волей 

фундаторов было, чтобы они оставались в юрисдикции патриархов 

константинопольских, либо их экзархов, киевских митрополитов. Своѐ влияние 

оказывали также практические нужды. Подчинѐнные митрополиту киевскому 

монастыри пользовались поддержкой России и этот факт был хорошо известен 

католикам. Попытки их присвоения униатами приводилик последствиям на арене 

международной. Формально такой защитой не пользовались монастыри, находящиеся 
                                                           
15 Тамже, c. 42-43. 
16 Тамже, c. 67. 
17 Т. I. Чарняўская, Архiтэктура Магiлѐва, Мiнск 1973, c. 1-11, 19-21; В. А. Чантурия, История 

архитектуры Белоруссии, Т.1 (Дооктябрьский период), Минск 1985; A. Mironowicz, Diecezja białoruska w 

XVII i XVIII wieku, Białystok 2008, s. 262-263. 
18 Могилевская Епархія. Историко-статистическе описаніе, т. I, вып. III, c. 182-183. 
19 Ф. И. Титов, Русская Православная Церковь в Польско-Литовском государстве в XVII-XVIII вв., т. III, 

ч. 1, Киев 1916, с. 72, 80-81, 105-106. 
20 Тамже, c. 109-111. 



 5 

под властью могилѐвского епископа. Такая аргументация, между прочим, была 

приведена в письме игумена марковского витебского монастыря Якинфа Пелкинского 

митрополиту Арсению Могилянскому от 17 сентября 1759 г.21. В свою очередь 

аргументом в пользу передачи монастырей в юрисдикцию белорусских епископов был 

факт их месторасположения в границах Речипосполитой и вследствие этого 

возможности подавать протесты и жалобы в случае нарушения их прав, а также 

возможности осуществлять архипастырский контроль над жизнью монастырей.  

Особенное внимание Георгий Кониссий обращал на образование духовенства. 

Владыка отказывал в хиротонии тем, кто не умел читать и писать, а также не обладал 

умением петь, чтобы избежать «соблазна среди людей и греха перед Богом»22. В 

пастырском послании в августе 1757 г. владыка обвинил духовенство в 

некомпетентности, написав «належало бы вас всех пробудить, собрать и учить каждого 

в отдельности». К посланию владыка добавил катехизис и учебник русского языка23. 

Опираясь на приехавших в 1755 г. в Могилѐв двух выпускников Киевской Академии, 

епископ Георгий двумя годами позднее открыл могилѐвскую духовную семинарию, на 

деятельность которой владыка получил от Священного Синода в Петербурге 400 

рублей ежегодного финансирования. Синод утвердил решения Георгия Конисского в 

1758 г.24 В следующем году, усиленная кадрами семинария, начала свою деятельность. 

Одновременно епископ Георгий открыл при своѐм доме типографию, которая издавала 

литургические книги для нужд духовенства. 

Против деятельности типографии выступил католический могилѐвский плебан 

Михал Зенович, который вместе с местными иезуитами 28 января 1760 г. совершил 

нападение на православное учебное заведение и епископский дом. Владыка Георгий 10 

сентября донѐс Священному Синоду, что по причине нападений семинария не может 

нормально функционировать, а польская сторона ссылается на то, что в трактате с 

Россией от 1686 г. нет пунктов, касающихся православных школ. Георгий Конисский, 

при этом, напоминал, что семинария является продолжением частной братской школы, 

которая получила привилеи короля Владислава IV (1633 г.) и Яна Казимира (1650 г.). 

Правовая нормализация статуса семинарии наступила только лишь после подписания 

международного польско-русского трактата от 13 февраля 1768 г.25 В силу этого 

трактата в 1768 г. на предместьях Могилѐва при церкви св. Николая были построены 

новые семинарские здания и типография26. Местоположение семинарских зданий было 

обусловлено стремлением епископа Георгия как наиболее дальше отдалисться от 

резиденции иезуитской коллегии.  

В это же время по благословению киевского митрополита Арсения 

Могилянского слуцкий архимандрит Павел Волчанский в 1768 т. открыл при 

монастыре Преображения Господня в Слуцке коллегию. Коллегия обучала 

православную молодѐжь, а преподавателями были монахи православных монастырей 

Слуцка27. В 1762 г. владыка Конисский завершил строительство кафедрального 

                                                           
21 Тамже, c. 113-114. 
22 E. Sakowicz, Kościół prawosławny w Polsce w epoce Sejmu Wielkiego, Warszawa 1935, s. 22. 
23 E. Likowski, Dzieje Kościoła unickiego..., s. 86. 
24 I. I. Грыгаровiч, Беларуская iерархiя, c. 33. 
25 Могилевская Епархія. Историко-статистическе описаніе, т. I, вып. III, c. 45-46. 
26 I. I. Грыгаровiч, Беларуская iерархiя, c. 33; W. A. Serczyk, Konisski Georgij (Jerzy), s. 535. 
27 Историко-статистическое описание Минской Епархии, составленное ректором Минской Духовной 

Семинарии Архимандритом Николаем, Санкт-Петербург 1864, c. 117; S. Senyk, Schools for Priests: 

Orthodox Education In Eighteenth-Century Ukraine, “Orientalia Christiana Periodica”, nr 2, Roma 2004, s. 299-

300. 



 6 

Спасского Собора, а в 1762-1785 гг. построил каменный епископский дом. Архитектура 

церкви Преображения Господня напоминаля виленский собор Св. Духа. Архитектором 

обоих храмов был Ян Кристофор Глаубиц28. Императрица Елизавета поддерживала 

финансово его деятельность. Помогла, также, построить двухэтажную резиденцию 

белорусских епископов и церковь св. Георгия в Печерске29. В 1760 г. была построена 

новая церковь св. пророка Илии на месте старого храма30. При епископе Георгии 

Конисском продолжался процесс подчинения белорусской епархии Русской 

Православной Церкви и усиливалось влияние России на правовое положение 

православного население Речипосполитой. Сам епископ Георгий рекомендовал 

духовенству признавать власть Священного Синода в Санкт-Петербурге31. 

С самого начала своего управления могилѐвской епархией Георгий Конисский 

был вынужден противостоять деятельности архиепископа Флориана Хребницкого и 

могилѐвского плебана Михала Зеновича, которые открыли в Мгилѐве униатскую 

консисторию. Летом 1759 г. дошло до волнений шляхты и католического духовенстве 

против епископа Георгия в Орши, когда он совершал богослужение в кутенском 

монастыре. Против белорусского епископа выступала также администрация 

могилѐвской королевской экономии. В обличии усиливающихся конфликтов с 

униатами владыка Георгий в июле 1762 г. обратился в Священный Синод с просьбой о 

перенесении его в другую епархию. Просьба была встречена церковными властями с 

пониманием. Синод предложил епископу Георгию вдовствующую псковскую епархию. 

Этому решительно воспротивилась новая, после смерти Елизаветы, императрица 

России, Екатерина II (1762-1796 гг.). При посредничестве своего посла в Варшаве 

Карла Кейзерлинга Екатерина II оказала влияние на польский двор по вопросам жалоб 

Георгия Конисского32. 

Решительное вмешательство России в дела Православной Церкви имело место 

уже при правлении Екатерины II. Императрица в своей деятельности брала пример со 

своего великого предшественника Петра I. Екатерина, будучи сама религиозно 

индиферентной, использовала дискриминацию православного населения как претекст к 

вмешательству во внутренние дела Речипосполитой. Это вмешательство встретило 

полную поддержку белорусского епископа Георгия Конисского, который был верный 

российским интересам.33. Владыка также многократно вмешивался в случаи 

преследований православного нселения в Вильне, Минске, Бресте, на Подлясье, а также 

в слуцком княжестве. 

Свою лояльность по отношении к Екатерине II епископ Георгий 

продемонстрировал приехав на коронационные торжества, во время которых 29 

сентября (10 октября) 1762 г. произнѐс две пламенные речи обращѐнные к императрице 

и еѐ сыну. Владыка белорусский представил в них тяжѐлое положени православной 

церкви в Речипосполитой и обратился к императрице с просьбой взять на себя 

протекцию над православным населением, которое назвал еѐ верноподдаными. Георгий 

Конисский обратился к императрице с просьбой, чтобы она защищала благочестивых 

от нападений на их правую веру. Конисский не мог публично назвать своих 

                                                           
28 Т. I. Чарняўская, Архiтэктура Магiлѐва, c. 23-28. 
29 АСД, т. II, с. LXIX; W. A. Serczyk, Konisski Georgij (Jerzy), s. 535. 
30 Могилевская Епархія. Историко-статистическе описаніе, т. I, вып. III, c. 176. 
31 Могилевская Епархія. Историко-статистическе описаніе, т. I, вып. III, c. 535. 
32 Тамже, c. 535; A. Mironowicz, Diecezja białoruska w XVII i XVIII wieku, s. 239-240. 
33 W. A. Serczyk, Konisski Georgij..., s. 534-536. 



 7 

противников по имени, однако было общеизвестным, что речь шла о польском 

римскокатолическом и униатском духовенстве34.  

В том же году епископ Георгий обратился в Священный Синод с заявлением, 

что по причине всѐ более усиливающихся арестов православных в Речипосполитой не 

видит пользы, какую могло бы принести его возвращение в Могилѐв. Владыка опасался 

за свою безопасность. В ответ на многочисленные обращения Георгия Конисского 

Синод в феврале 1763 г. представил Екатерине II петицию по проблеме защиты 

православия в Польше, составленную на основании документов полученных от 

белорусского епископа и киевского митрополита Арсения Могилянского (1757-1770 

гг.). 

Первоначально Екатерина II стремилась к гарантии основных 

вероисповедальных прав для православного населения. После смерти Августа III Сасса   

(1733-1763 гг.) и заключения союза с Пруссией, планы императрицы расширились и еѐ 

окончательной целью стало полное равноправие православных с возможностью 

доступа ко всем должностям. В ситуации малочисленности шляхты православного 

вероисповедания и минимальной политической активности русского мещанства, 

главной целью политических стремлений Екатерины II было обезпечение в 

Речипосполитой религиозной свободы и равноправия некатоликов. По этому вопросу 

Россия и Пруссия предприняли совместные действия в защиту инноверцев на 

Конвокационном Сейме в 1764 г. Предложения русских послов, касающиеся 

равноправия православных и допущения их ко всем должностям вызвали протесты 

польской шляхты. Шляхта обвинила Россию в нарушении суверенности 

Речипосполитой, а православную общественность в сотрудничестве с другим 

государством. Православные верующие ожидали изменений в правовом положении 

Церкви при вступлении на престол нового короля35.  

Епископ Георгий находился в Петербурге два года. Возникшей ситуацией 

воспользовались униаты, предпринимая новые попытки присвоения последней 

православной епархии. Преемник Флориана Хребницкого на униатской метрополичьей 

кафедре и полоцком архиепископстве, Язон Юноша Смогоржевский (1762-1780 гг.) 

распространял информацию, что Георгий Конисский якобы не собирался возвращаться 

в Белоруссию, так как собирается принять важную должность при Священном Синоде. 

Униаты утверждали, что его место должен был занять игумен одного из могилѐвских 

монастырей, Ильницкий. Митрополит Смогоржевский ссылаясь на эту информацию 

требовал признания за собой юрисдикции над православным белорусским населением. 

Его намерения поддержал папа римский Климент XIII (1758-1769 гг.), который 

убеждал короля в правильности проекта униатского митрополита. В конце 1764 г. было 

уже ясно, что информации о невозвращении Георгия Конисского из России были 

обычной сплетней36. Невзирая на это униатский митрополит Язон Юноша 

Смогоржевский неоднократно выдавал декреты адресованные православному 

духовенству и верующим37. 

 Давление России на польские власти по вопросу равноправия православного 

населения возросли после восшествия на престол Станислава Августа Понятовского 

                                                           
34 E. Likowski, Dzieje Kościoła unickiego..., s. 89-90; W. A. Serczyk, Katarzyna II carowa Rosji, Warszawa 

1997, s. 151. 
35 A. Mironowicz, Kościół prawosławny w dawnej Rzeczypospolitej, Białystok 2001, s. 245-246. 
36E. Likowski, Dzieje Kościoła unickiego..., s. 89.  
37 Описание документов западно-русских униатских митрополитов 1701-1839, т. II, Санкт-Петербург 

1907, c. 268. 

http://krotov.info/spravki/varia/strany/ukraina.html
http://krotov.info/spravki/1_history_temy/20_u/uniya.html


 8 

(1764-1795 гг.). Станислав Август Понятовский был протегованым императрицы 

Екатерины II, неудивительно поэтому, что православное население ожидало улучшения 

своего положения. О надеждах, связанных с новым монархом свидетельствуют 

записанные игуменом Орестом события в Могилѐве. При известии о выборе 

Понятовского 11 сентября 1764 г. в городе началось большое торжество. Торжественно 

праздноваласть, также коронация нового монарха 15 ноября. Торжества начались 

манифестацией мещан при ратуше, где был дан залп из пушек в честь нового короля. 

После собрания были совершены богослужения при совместном участии православных 

и католиков. Сначала молитвы были прочитаны в костѐле, а затем все направились в 

братскую церковь. После богослужения в церкви проповедь произнѐс профессор 

могилѐвской семинарии Василий Садковский, будущий епископ переяславско-

борисопольский (1785-1795 гг.)38. Описываемые торжества не были единичным 

случаем на землях, где проживало православное население.  

Вероисповедальный вопрос при правлении Станислава Августа Понятовского 

стал существенным элементом во внутренней и международной ситуации государства. 

Власти Речипосполитой уже длительное время не могли разрешить эту проблему, 

вследствие чего православная Россия и протестантская Пруссия воспользовались 

существующей ситуацией. В этом месте стоит привести мнение Симона Аскенасия, что 

«одним из гвоздей в гроб Речипосполитой была проблема диссидентов»39. 

Вероисповедальный вопрос появился уже на элекционном сейме в 1764 г., когда 

русский посол Николай Репнин (1734-1801 гг.) в Варшаве поднял проблему 

организации православной иерархии. Предложение Репнина было отвергнуто 

депутатами, а анонимный автор «Политических замечаний к правилам религии и 

здоровой философии» требовал мест в сенате для униатских епископов40. 

Тем временем епископ Георгий Конисский перед возвращением в свою епархию 

получил от императрицы рекомендательное письмо адресованное польскому королю с 

требованием признания владыки на могилѐвской кафедре и подтверждения признаных 

ранее прав для православного населения. Владыка Георгий приехал в Варшаву 22 июля 

1765 г., а спустя пять дней получил аудиенцию у короля. Кроме рекомендательного 

письма Екатерины II к Станиславу Августу Понятовскому могилѐвский епископ вручил 

монарху составленный совместно с русским послом Николаем Репниным, обширный 

мемориал, в котором указывал на преследования православного населения и требовал 

равноправия в области религиозной и публичной. О преследовании православных 

монахов униатским духовенством писали также епископам переяславским настоятели 

монастырей белорусской епархии41. В мемориале Георгий Конисский жаловался на 

присвоение униатами со времени подписания вечного мира с Россией в 1685 г. около 

двухсот церквей и монастырей, склонение православных к принятию унии 

арендаторами земель во владениях королевских и шляхтетских, как это имело место в 

графстве дамбровском, староствах: борисовском и Кршичевском, а также в 

мстиславском воеводстве и могилѐвской экономии; запрещение владельцами земель 

восстановления уничтоженных во время пожаров церквей и ремонта в своих владениях 

                                                           
38 АСД, т. V, Вильно 1871, с. 92. 
39 J. Łubieńska, Sprawa dysydencka 1764-1766, Kraków 1911, Wstęp, s. VII.  
40 W. Kalinka, Sejm Czteroletni, t. II, Lwów 1884, s. 407; J. Łubieńska, Sprawa dysydencka 1764-1766, s. VII; 

A. Mironowicz, Diecezja białoruska w latach 1697-1772, s. 92. 
41 Архив Юго-западной России, издаваемый временной комиссией для разбора древних актов, высочайше 

учрежденную при Киевском Военном, Подольском и Волынском генерал-губернаторе (dalej – АЮЗР), ч. 

1, т.  II, Материалы для истории православия в Западной Украине в XVIII ст.: Архимандрит Мелхиседек 

Значко-Яворский (1759-1771), Киев 1864, c. 115; ч. 1, т.  III, Киев 1864, c. 310-311; A. Mironowicz, Kościół 

prawosławny w dziejach dawnej Rzeczypospolitej, s. 250. 



 9 

старых храмов; присвоение церковных земель и кладбищ и передача еврейскому 

населению для строительства домов и карчм, так как это имело место в кршичевском 

старостве, во владениях князя Иеронима Радзивилла и в городе Чаусах, 

принадлежащего могилѐвской экономии; подчинение православного духовенства 

светским судам по искам администраторов земельных владений; подчинение 

православного духовенства и церковных слуг арендаторам земель еврейского 

происхождения, которые распоряжаются пользоваться услугами исключительно своих 

мельниц и карчм, а в случае нарушения этих распоряжений присваивают приходские 

дома, унижают священников и закрывают церкви, что чаще всего случается в 

кршичевском, копыльском, ревельском староствах и могилѐвской экономии; продажа 

процессорами презентов на церковные имения, а позднее введение высоких оплат за их 

испорльзование; введение процессорами пошлин на церковные доходы, например в 

кршичевском старостве; неуважительное отношение к православному духовенству со 

стороны католического и униатского клира, а также попытки помешать православным 

священникам исполнять свои пастырские обязанности; принуждение православных 

верующих к принятию униатского обряда католическими миссионерами и призывания 

земельных собственников и городских чиновников к изгнанию из городов людей, не 

желающих изменять свою веру; принуждение детей рождѐнных и воспитанных в 

православии, которых хотя бы один родитель принял униатство, к принятию унии; 

позволение православным верующим принадлежащим к приходам занятыми униатами, 

на участие в богослужениях в иных церквях при условии внесения оплаты; обязанность 

воспитания в католической религии детей родившихся в смешанных православно-

униатских браках; отсутсвие возможности мстиславско-оршанско-могилѐвским 

епископам совершать пастырские визиты в епархии без риска оскорблений со стороны 

униатов и латинноков, в чѐм сам Георгий Конисский убедился, пребывая в Орше; 

открытие в Могилѐве униатской консистории с целью усиления униатской пропаганды, 

благодаря помощи отлучѐнных православных клириков, взатых униатами под свою 

опеку; нападение в 1760 г. шляхты и студентов, подстрекаемых могилѐвскими 

иезуитами и местного латинского плебана на православную могилѐвскую семинарию; 

произношение латинским духовенством проповедей унижающих православное 

вероучение и печатание пасквилей против православия; призыв могилѐвского 

латинского плебана к присвоению всех остающихся при православии церквей; 

предвзятость и несправедливость судов, рассматривающих иски против православных 

и нежелание адвокатов их защищать; недопущение православной шляхты к каким-либо 

должностям42.  

Георгий Конисский, кроме того, требовал возвращение нелегально 

удерживаемых церковных владений, в том числе Печерска, Борсуков, Чвиркова и 

Тарасович, которые были присвоены великим литовским писарем Анонием Михалом 

Пацой (1750-1774 гг.). Действия Пацы были предприняты в ответ на просьбу 

униатского митрополита Филиппа Володковича (1756-1778 гг.). Пац пытался присвоить 

принадлежащую епископу речную переправу на Днепре, которая принадлежала 

белорусскому владыке в силу привилея Михала Корибута Вишневецкого от 1673 г. 

Кроме того епископ Георгий требовал от короля вмешательства в проблему нарушения 

прав могилѐвских мещан и православного духовенства королевской администрацией. 

Георгий Конисский предлагал отказаться от практики принуждения детей мешаных 

браков к принятию католической веры и допущение православных мещан к различным 

                                                           
42 Memoriał do JKM Jerzego Koniskiego, biskupa białoruskiego Ritus Graeci, non uniti, die 27 julii 1765 r., 

Biblioteka książąt Czartoryskich w Krakowie, nr 754, k. 138-141v; E. Likowski, Dzieje Kościoła unickiego..., s. 

92-94. 



 10 

должностям. Владыка Георгий просил также согласия на открытие православной 

семинарии в Могилѐве и других греческих школ в разных местах в силу привилея 

короля Владислава IV43. К документам епископ Конисский приложил «Реестр 

монастырей и церкви грецко-русских в различном времени на унию силой отнятых, 

составленный июня дня 3 года 1765».44 

Монарх после ознакомления с документом, решил передать его для 

представления своего мнения униатским епископам. Униаты, в свою очередь, долгое 

время не отвечали, а позднее обвинили Георгия Конисского в отсутствии доказательств 

на представленные обвинения. Относительно жалобы владыки на отсутствие 

возможности строительства и ремонта церквей, король сослался на мнение униатского 

епископата о запрете на то обязующего в Польше права. Относительно присвоения 

униатами православных цервквей, король указал, что этим вопросом должен заняться 

суд, до которого неуниаты и так не имеют доступа. В ответ на решение короля, которое 

было передано российскому послу Репнину 17 октября 1765 г., Конисский составил 

обращение, в котором требовал создания специальной комиссии, которая бы приняла 

на рассмотрение требуемые доказательства. На обращение владыки Георгия ответил 

униатский брестский епископ, Антоний Млодковский (1764-1779 гг.) предоставив свой 

ответ королю 5 мая 1766 г. В пространном ответе было указано, что обвинения Георгия 

Конисского являются безосновательными по отношению к существующему, 

фаворизующему униатов, праву45.  

Невзирая на такие ответы на мемориал Конисского, королевская канцелярия 

постановила начать специальное расследование. Владыка Георгий не верил в его 

эффективность и отказался от участия в нѐм, как и отказался от требований 

материальной компенсации. В письме королю мстиславский епископ писал: 

«Пострадавшая сторона компенсации за несправедливость не ищет, ищет только 

улучшения на будущее и о восстановление давных прав своих и привилеев просит»46. 

Монарх и на этот раз высказался против возможности перехода униатов на православие 

(что было одним из главных постулатов Конисского), а 17 октября 1765 г. передал 

Репнину министериальную резолюцию с «объяснением»47. Королевская канцелярия от 

имени монарха 9 октября 1765 г. выразила согласие на открытие при братской церкви 

семинарии и дала распоряжение могилѐвскому плебану Михалу Зеновичу прекратить 

распространения пасквилей против белорусского епископа и православной веры. Были 

также подтверждены имущественные привилеи церквей и монастырей епархии. По 

другим вопросам, которых касался мемориал, должны были принять решения 

соответствующие министры48. В конечном итоге после длительного процесса 

решением Трибунала Великого Княжества Литовского от 16 октября 1765 г. униаты 

вынуждены были вернуть владения, являющиеся частью имущества могилѐвского 

епископа. Трибунал признал претензии униатского митрополита Володковича на эти 

владения безосновательными49. Посол Репнин в письме Екатерине II писал, что 

имевшие место выступления не принесли ожидаемых результатов, а предпринятое 

                                                           
43 Biblioteka książąt Czartoryskich w Krakowie, nr 754, k. 141v-142; Могилевская Епархія. Историко-

статистическе описаніе, т. I, вып. III, c. 46-47. 
44 Biblioteka książąt Czartoryskich w Krakowie, nr 754, k. 132-134v.; A. Mironowicz, Rejestr monasterów i 

cerkwi Grecko-ruskich różnemi czasy na unię gwałtownie odjętych, „Białoruskie Zeszyty Historyczne”, nr 30, 

Białystok 2008, s. 191-210. 
45 E. Likowski, Dzieje Kościoła unickiego..., s. 96-97. 
46 J. Woliński, Polska i Kościół prawosławny. Zarys historyczny, Lwów 1936, s. 119.  
47 W. A. Serczyk, Konisski Georgij..., s. 535. 
48 Biblioteka książąt Czartoryskich w Krakowie, nr 754, k. 14, 138-142;148-149. 
49 Biblioteka książąt Czartoryskich w Krakowie, nr 754, k. 226v. 



 11 

королевскими комиссарами следствие было прервано по просьбе самого владыки 

Георгия.    

Очередной раз Екатерина II вмешалась в ситуацию Православной Церкви на 

варшавском сейме в 1766 г. Послы российский и прусский потребовали аннулирования 

закона от 1733 г., который запрещал некатоликам занимать государственные 

должности. В дополнение владыка Конисский, выспупавший на сейме советником 

посла Репнина, составил очередной мемориал, который был представлен королю. 

Мемориал требовал возвращения присвоеных униатами церквей; свободы совершения 

богослужений и треб без вношения за это оплат настоятелям латинских приходов; 

прекращения нападений на могилѐвскую семинарию; подтверждения прав 

православного населения на могилѐвскую епархию; подчинения православного 

духовенства светским судам, а не судам католического клира; признания мешаных 

браков, в котрых дети мужского пола исповедовали бы веру отца, а женского – матери; 

допущение православных к государственным должностям50. Станислав Август не видел 

возможности равноправия православных и протестантов с католиками без 

предварительной отмены права liberum veta, что, в свою очередь, не принимала Россия. 

Родственники монарха, Адам и Михал Чарторысские, разделяли взгляды большинства 

шляхты и не собирались поддерживать требований российского двора по вопросам 

инноверцев51. 

В возникшей ситуации сейм отверг требования послов. Предпринял, однако, 

незначительные уступки в пользу Православной Церкви. Православным было 

подтверждено право свободного совершения богослужений в существующих церквях; 

ремонта церквей построенных до 1717 г. и не забранных приговором суда; содержания 

кладбищ при церквях, но без права совершения публичных погребений; строительства 

приходского дома при существующих церквях, с одновременным поддержанием 

запрета строительства новых храмов; рассмотрение споров о церкви и имущества 

трибуналом, указанным конституционно; получение духовенством у землевладельцев 

презенты без внесения каких-либо оплат и право оставаться в полученных владениях до 

момента соответствующего решения законной власти; освобождение от податей в 

пользу униатских парохов за возможность совершения треб52. Сейм, под давлением 

католических епископов и нунция Евгения Висконтия (1760-1767 гг.), воспротивился 

политическому равноправию инноверцев. Одновременно униатский митрополит 

Филипп Володкович призывал к борьбе со «скрывающимися и тайными врагами веры». 

Послание униатского иерарха было направлено против православных монахов53. 

Используя нежелание депутатов допустить равноправие инноверцев, Россия и 

Пруссы поддержали милитарно протестантско-православную конфедерацию в Слуцке 

и протестантскую в Торуне. Акт слуцкой конфедерации 20 марта 1767 подписал 

принимавший участи в еѐ организации епископ Георгий Конисский. Урегулирования 

проблемы инноверцев требовала, также, часть католической шляхты. Во время 

генерально конфедерации в Вильне 3 июня 1767 г. в одном из пунктов шляхта 

требовала равноправия православных и протестантов. «Что касается греков, дизунитов 

и дисидентов, как аристократического достоинства, как и простых людей: купцов, 

ремесленников и земледельцев, тяжело молчать о их угнетении. Человек каждого 

                                                           
50 E. Likowski, Dzieje Kościoła unickiego..., s. 101-102. 
51 A. Mironowicz, Kościół prawosławny w dziejach dawnej Rzeczypospolitej, s. 251. 
52 Volumina Legum, t. VII, Petersburg 1860, s. 436; E. Likowski, Dzieje Kościoła unickiego..., s. 102-103; W. A. 

Serczyk, Konisski Georgij..., s. 535. 
53 A. Mironowicz, Życie monastyczne, s. 48; Тотже, Monaster św. Onufrego w Jabłecznej, s. 36-37; Тотже, 

Kościół prawosławny w dziejach dawnej Rzeczypospolitej, s. 250. 



 12 

сословия и состояния, в каком-либо крае на свете, под одинаковой заслоной прав 

пользуется. Гражданам в особенности же нашего отечества, где в каждом сословии 

права и уставы наши на фундаменте равенства были утверждены. А какой же шляхтиц 

может быть шляхтицем, когда прав своему сословию признанным не является 

участником. Как мещанин мещанином, когда равен другому только в несении бремени, 

а не пользовании благ. Как, наконец, крестьянин крестьянином, если работать должен, 

а земли и дома иметь не будет. Отечество наше как мать, добрая мать, справедливая, 

равно всех своих детей любить должна, не взирая на недостатки человеческие, 

свойственные каждому. Не есть ущербом святой католической веры сохранить права и 

прерогативы тем, кто так как мы не верят. Состояние веры есть одно, состояние 

гражданское есть иное. Первое душе, второе государству принадлежит. Первое суду 

Божиему, второе законом отечества подчиняется. Сила Речипосполитой погибла, когда 

в отношении малой горстки людей равенство начали ламать. Подобне и на нашей на 

этот конец пришло, если бы мы право равенства, равенство минимально поделить 

хотели»54.  

Под влиянием давления Петербурга и Берлина, терроризированный российской 

армией сейм 1767-1768 гг. в рамках ощего закона в отношении дисидентов принял ряд 

уступок в пользу православных. Сейм утвердил все предложения приготовленные 

специально собранной комиссией. Еѐ работами руководил российский посол Николай 

Репнин, также существенную роль в ней играли Гавриил Юноша Подольский, который 

благодаря протекции Екатерины II получил достоинство примаса Польши (1767-1771 

гг.), а также белорусский епископ Георгий Конисский55. Пользуясь случаем заседаний 

сейма были изданы в печати в Варшаве «Документы прав и вольностей гражданам 

Короны Польской и Великом Княжестве Литовском Религии Греческой Ориентольной 

исповедающим служащие». 

В утверждѐнном сеймом законе православные получили подтверждение права 

на белорусское епископство, свободы культа и печати, совершения богослужений и 

строительства новых церквей. Закон принятый сеймом гарантировал православным 

право на белорусскую епархию со «всеми принадлежащими ей церквями, монастырями 

и их фундушами». Было, также, постановлено, что белорусский епископ «будет 

поставляем вечно при религии греческой ориентальной не униатской (...) и в своей 

епархии будет пользоваться своей юрисдикцией наравне, как католические епископы в 

своих епархиях пользуются, безо всяких, от кого бы то не было, препятствий». Все 

церкви и монастыри бесправно отнятые у православных после 1717 г. должны были 

быть им отданы вместе с имуществом. О судьбах спорных церквей и монастырей 

должны были принять решения специальные совместные суды (iudicium mixtum), 

состоящие из людей, получивших королевскую номинацию. В состав судов должны 

были войти четыре представителя православной общественности, четыре протестанта и 

восемь католиков. Работами судов должны были руководить попеременно 

представитель католиков и православный могилѐвский епископ. Православные, также, 

получили доступ к государственной службе и должностям. Религиозная 

принадлежность не могла быть препятствием в получении полных гражданских прав и 

дворянства. Первый раз было признано, что православные являются лояльными 

гражданами государства и не позволительно их оскорбительно именовать 

                                                           
54 Akta Konfederacji Generalnej Wielkiego Księstwa Litewskiego spisanej w Wilnie, Российскaя 

национальнаяой библиотека, Отдел Рукописей, Санкт-Петербург, nr 150, k. 108; A. Mironowicz, Kościół 

prawosławny w dziejach dawnej Rzeczypospolitej, s. 252; Тотже, Diecezja białoruska w latach 1697-1772, s. 

93-94. 
55 E. Likowski, Dzieje Kościoła unickiego..., s. 117. 



 13 

«дизунитами» или «отщепенцами». Одновременно  сеймовая конституция однозначно 

утверждала, что господствующей религией в Речипосполитой является католическая 

вера и всякая конверсия из неѐ оценивалась как преступление56. 

Постановления сейма только внешне были значительным успехом православных 

и епископа Георгия Конисского в частности. Православные вновь могли претендовать 

на любые должности в государстве, сейме и сенате. Созданные мешаные суды могли 

наконец заняться утановлением фактического количества забранных униатами церквей 

и монастырей, чего не сделала комиссия созванная Августом III Сассом. Православная 

сторона получила реальную возможность вернуть забранные церкви и земельные 

владения. Не без значения было тоже подтверждение сеймом основных религиозных 

свобод и права на белорусскую епархию. Невзирая на эти правовые достижения, 

владыка Георгий не был удовлетворѐн. Не удалось достичь права на свободу конверсии 

из униатства в православие. Поддержку в этом вопросе Георгию Конисскому оказали 

переяславско-борисопольская консистория, а особенно сотрудничавший с владыкой 

игумен мотренинского монастыря Мелхиседек Значко-Яворовский, который лично в 

январе 1768 г. приехал в Варшаву. Мотренинский монастырь до 1753 г. насчитывал 

более двадцати монахов57. Большинство иноков пользовалось большим духовным и 

нравственным. Игумен мотренинского монастыря Мелхиседек считался примером 

монаха, способного возродить монашескую жизнь на Украине. Мелхиседек был 

известен, также, умением лечить многие болезни травами и созданием первой 

монастырской аптеки58.  

Весь 1767 г. в канцелярию консистории приходили просьбы от жителей 

правобрежной Украины о принятии в православие и жалобы на преследования со 

стороны униатов59. Предпринятые шаги Конисского и Значко-Яворского не принесли 

ожидаемых результатов, так как Россия признала вопрос разрешѐнным. Более того, 

ратификация сеймовой конституции касающейся вопроса Православной Церкви в 

Речипосполитой признала, что господствующим вероисповеданием в Речипосполитой 

является католичество и всякая конверсия из него является преступлением60. Эту 

запись интерпретировали таким образом, что если православные уже когда-то приняли 

унию или латинское вероисповедание, то не могли вернуться в православную веру и 

все попытки вернуть забранные для униатов церкви признавались безосновательными. 

В случае пункта, дававшему возможность гражданам православного 

вероисповедания занимать государственные должности, то он не мог быть практически 

реализован ввиду малочисленности православной шляхты. Согласно с этим 

постановлением также и владыка Георгий ожидал для себя места в сенате, но Россия не 

оказала ему в этих стараниях поддержки. Согласно Эдваду Ликовскому причиной этого 

были «опасения, что епископ, входящий в польский сенат, со временем станет 

                                                           
56 Volumina Legum, t. VII, s. 256, 262, 492. „Dysydentom y nie Unitom Grekom Orientalnym obywatelom 

Rzeczypospolitej, kondycyi szlacheckiey, pierwszym aktom osobnym w swoim mieyscu przyznana podobna 

równość y teyże religii opisaney wolność, w pełney mocy swoiey na zawsze zachowane będą”, Тамже, c. 598.  
57 АЮЗР, ч. 1, т.  II, c. 137; W. A. Serczyk, Melchizedek Znaczko-Jaworski i monaster motreniński przed 

koliszczyzną, „Studia Historyczne”, Warszawa 1968. 
58 АЮЗР, ч. 1, т.  II, c. 773-774; A. Mironowicz, Życie monastyczne klasztorów obrządku wschodniego w 

dawnej Rzeczypospolitej, [w:] Klasztory mnisze na wschodnich terenach dawnej Rzeczypospolitej od XVI do 

początku XX wieku, pod red. J. Gwioździk, R. Witkowskiego, A. M. Wyrwy, Poznań 2014, s. 46-47. 
59 W. A. Serczyk, Hajdamacy, Kraków 1972, s. 535. 
60 A. Mironowicz, Kościół prawosławny w dziejach dawnej Rzeczypospolitej, s. 252. 



 14 

безразличным в отношении интересов российских и начнѐт брать широкое гражданское 

участие в интересах польских»61.  

Беря во внимание влияние Петербурга на заседания сейма, можно было ожидать 

более благоприятных для православия результатов. Россия имела возможности 

повлиять на польское правительство в реализации постановлений трактата 

Гржимултовского, согласно которому православным должны были принадлежать 

четыре существовавшие тогда епархии. Власти в Петербурге преднамеренно не 

воспользовались этими возможностями. С одной стооны Россия активно включалась в 

борьбу за религиозное равноправие православного населения, с другой – старалась, 

чтобы эти права не были чрезмерно широкими в отношении проживающих в 

Речипосполитой единоверцев. Мнение, что Россия не стремилась к приобретению 

православными равных прав в Речипосполитой, свидетельствует письмо канцлера 

Екатерины II Никиты Панина (1718-1783 гг.) послу Репнину от 14 (25) августа1767 г. 

Панин проблему интересов Православной Церкви рассматривал не как основную цель, 

а как средство расширения влиячния России в Речипосполитой. «Диссидентский 

вопрос следует провести не с целью распространения в Польше нашей и 

протестантской религии, а для приобретения в наших единоверцах и протестантах 

навсегда уверенных и сильных сторонников». Канцлер императрицы признавал, что 

равноправие православнх былобы нежелательно, так как связало бы их более с 

Речьпосполитой, делая «из сегодняшних протеже завтрашних соперников».62. 

Умеренная религиозная стабилизация была неожиданно сломлена в 1768 г. 

Неловольные результатами сейма католические магнаты и идущие за ними ополчения 

фанатической шляхты созвали 29 февраля 1768 г. барскую конфедерацию. 

Конфедерация имела антироссийский характер и выступала с лозунгами защиты 

католической веры и ограничения прав инноверцев. Акты барской конфедерации 

аннулировали все постановлдения сейма в 1767-1768 гг., в том числе решения по 

вопросу диссидентов так как они были следствием давления России. Петербург 

использовал выступление барской конфедерации как претекст к поддержке восстания 

гайдамаков. Направляемые православным духовенством (епископом Георгием 

Кониссиким и игуменом Мелхиседеком Значко-Яворовским) гайдамаки и украинское 

население выступили в защиту своей веры63. Российская армия первоначально не 

вмешивалась в происходящие процессы, и, даже, поддерживала заберание церкви у 

униатов. Позднее, когда Россия получила от короля декларации политических уступок, 

российская армия приступила к подавлению народных выступлений. 

В связи с созданием барской конфедерации Георгий Конисский решил, что его 

дальнейшее пребывание в Речипосполитой небезопасен и выехал их Варшавы 2 апреля 

1768 г. Владыка выехал сначала в Могилѐв, а затем в Смоленск64. Управление 

духовенством епархии Конисский передал ректору могилѐвской семинарии  Виктору 

Садковскому (1741-1803 гг.). Садковский практически управлял белорусской епархией 

                                                           
61 E. Likowski, Dzieje Kościoła unickiego..., s. 117. 
62 J. Woliński, Polska i Kościół prawosławny..., s. 120; A. Mironowicz, Cerkiew prawosławna na terenie 

Wielkiego Księstwa Litewskiego w latach 1772-1795, [w:] Ziemie północne Rzeczypospolitej Polsko-Litewskiej 

w dobie rozbiorowej 1772-1815, pod red. M. Biskupa, Warszawa –Toruń 1996, s. 83.  
63 W. A. Serczyk, Hajdamacy, Kraków 1972; W. Tomkiewicz, Cerkiew dyzunicka w dawnej Rzeczypospolitej 

Polskiej. „Przegląd Powszechny”, t. CC, 1921-1922, s. 210-211; A. Mironowicz, Cerkiew prawosławna na 

terenie Wielkiego Księstwa Litewskiego w latach 1772-1795, s. 81-84. 
64 W. A. Serczyk, Konisski Georgij..., s. 535. 



 15 

до возвращения Георгия Конисского в Могилѐв в 1775 г.65. Большой его заслугой было 

завершение строительства каменной церкви свв. апп. Петра и Павла в  1769 г. 

Белорусская епархия накануне первого разбора Речипосполитой насчитывала 267 

приходов, в воеводствах: мстиславском – 115, витебском – 109, полоцком – 42 и 

минском – 1. Главными церковными центрами были города расположенные на 

территории епархии: Могилѐв, Слуцк, Витебск, Дубровна, Гомель, Орша, Копыш и 

Шклов. Эти города насчитывали от трѐх до девяти приходов66. Главные центры 

религиозной жизни епархии до 1772 г. сосредотачивались вокруг монастырей. В 

ситуации отсутствия приходских церквей их функцию принимали монастыри. В 

юрисдикции мстиславско-оршанско-0могилѐвских епископов в 1772 г. находились 

следующие монастыри: ревельские (мужской, Преображения Господня, и женкий), 

полоцкий (мужской Богоявления), мстиславский, тупичевский (мужской Преображения 

Господня), кутенские (мужской, Богоявления, и женский, Успения Пресвятой 

Богородицы), шкловские (мужской и женский), дисненский (мужской), буйницкий 

(мужской, Святого Духа), оршанский (мужской, Покрова Пресвятой Богородицы), 

могилѐвские (мужской, Богоявления, и женский), витебский (мужской), мозоловский 

(женский, Вознесения Господня) и баркулабовский (женский, св. Иоанна Крестителя)67. 

 Первый разбор Речипосполитой привѐл к тому, что половина православного 

населения, вместе с белорусским епископом, оказалась в границах России. Согласно 

примерным расчѐтам от Речипосполитой отошла территория, на которой проживало 

около 100 000 католиков, 300 000 православнфх и 800 000 униатов68. Белорусское 

епископство вошлов состав Русской Православной Церкви. Города Витебск, Полоцк, и 

Двинск с окрестностями, вошли в состав псковской епархии, а на оставшихся землях 

(могилѐвская, оршанская, мстиславская и рогачевская) была создана могилѐвская 

епархия. Эта епархия получила название могилѐвско-мстиславско-оршанской, а еѐ 

предстоятелем стал епископ Георгий Конисский69. Знаменательно, что  после 1772 г. 

уменьшилось число приходов, находящихся на территории могилѐвской епархии. В 

1777 г. в границах бклорусской епархии находилось 10 монастырей и 124 приходских 

храма70. Оценивается, что после первого разбора Речипосполитой осталось около 

250 000 православных верующих71. Уменьшение  численности приходов было 

результатом изменения епархиальных границ и политики Екатерины II, 

ликвидирующей небольшие приходы и обедневшие монатсыри. На земля белорусской 

епархии оставалось несколько обителей: могилѐвский, Богоявления, буйницкий, 
                                                           
65 E. Sakowicz, Kościół prawosławny w Polsce w epoce Sejmu Wielkiego, s. 35; A. Mironowicz, Ihumen Sawa 

Palmowski, Białystok 2001; Г. Э. Щеглов, Преосвященный Виктор Садковский, первый Минский 

архиепископ, Минск 2007. 
66 L. Bieńkowski, Organizacja Kościoła wschodniego w Polsce, [w:] Kościół w Polsce. Studia nad historią 

Kościoła katolickiego w Polsce, pod red. J. Kłoczowskiego, t. II, cz. 2, Kraków 1969, s. 936-938; W. Kołbuk, 

Kościoły wschodnie w Rzeczypospolitej około 1772 roku, Lublin 1998, s. 331-336. 
67 E. Sakowicz, Kościół prawosławny..., s. 9-10; A. Mironowicz, Życie monastyczne w dawnej Rzeczypospolitej, 

[w:] Życie monastyczne w Rzeczypospolitej, pod red. A. Mironowicza, U. Pawluczuk, Białystok 2001, s. 42-43; 

W. Kołbuk, Kościoły wschodnie w Rzeczypospolitej około 1772 roku, Lublin 1998, s. 354-356. 
68 M. Ільяшэвіч, Расійская палітыка на землях былога Беларуска-Літоўскага гаспадарства за панавання 

Кацярыны II і Паўла I (1772-1801), Вільня 1933, c. 11; A. Mironowicz, Kościół prawosławny w dziejach 

dawnej Rzeczypospolitej, s. 253. 
69 Могилевская Епархія. Историко-статистическе описаніе, т. I, вып. III, c. 48. 
70 Российскaя национальнаяой библиотека, Отдел Рукописей, Санкт-Петербург, Aвт. П. Дубравского, Ф. 

IV, № 768, к. 6. 
71 А. М. Філатава, Хрысціянскія канфесіі пасля далучэння да Расійскай імперіі (1772 – 1860 гг.), [в:] 

Канфесіі на Беларусі (кан. ХVIII-ХХ ст.), редакция Грыгор’ева В. В, Завальнюк У. М., Навіцкі У. І., 

Філатава А. М., Мінск 1998, c. 5-6; А. М. Филатова, Паустанне 1794 г. на Беларуси и Литве, [в:] 

Актуальные пытанни хисторыи Беларуси, редакция В. Ф. Кушнер, Минск 1992, с. 86. 



 16 

Святого Духа, оршанско-кутенские (мужской и женский), мстиславско-тупичевский, 

Св. Духа и баркулабовский72. В польско-российским трактате после разбора от 7 (18) 

сентября 1773 г. католикам и униатам была гарантирована свобода вероисповедания на 

землях, присоединѐнных к России. Пользуясь этой свободой, часть униатских приходов 

перешла в латинство, а часть выразила желание перейти в православие73. Петербург 

обезпечил себе право наблюдения за порядком и опеки над православным населением в 

Речипосполитой. Особое урегулирование  проблем православного населения должно 

было решится в специальном двустороннем трактате. В политике России в отношении 

православного населения на белорусских землях по-прежнему доминировали 

государственные интересы, а не реальное желание изменения статуса Православной 

Церкви в Речипосполитой74.  

 После первого разбора Речипосполитой и переходе боьшей части белорусской 

епархии в состав России, владыка Георгий старался убедить Екатерину II выразить 

согласие на переход униатов в православие. Первоначально Петербург был против 

этого и в 1773 г. дал распоряжение Георгию Конисскому написать пастырское 

послание, который остановил бы принятие униатов в православие. Одновременно 

послание предлагало униатам писать свидетельсвта о готовности принять православие. 

Эти свиджетельства должны были передаваться православным землевладельцам, и 

чиновникам администрации. Только в 1780 г., на основании декрета Екатерины II 

белорусский епископ получил право присоединения вдовствующих униатских 

приходов к Православной Церкви. На основании вышеупомянутого декрета Георгий 

Конисский напомнил о судебной ответственности всем, кто не хотел подчиниться 

положениям закона. В результате этого только в 1781-1783 гг. численность 

православных в его епархии возросла на 112 578 osób.  

 В 1783 г., 23 сентября, Георгий Конисский получил сан архиепископа 

белорусского и стал членом Священного Синода. Таким образом он пуличил 

возможность реального влияния на политику России в отношении православного 

населения в Речипосполитой. В 1785 г. он поддержал своего бывшего секретаря 

епархии Виктора Садковского как кандидата на епископство переяславско-

борисопольское. В юрисдикции предстоятеля этого епископства находились 

православные, проживающие на территории Речипосполитой75. Его участие в делах 

Православной Церкви в Польше ограничивалось дипломатической и агитационной 

деятельностью. В ответ на распространѐнный анонимный проект перехода униатов на 

католицизи, Конисский в 1786 г. написал мемориал, призывающий униатов к 

присоединению к православию и использованию при этом российской протекции76. 

Мысль о присоединении униатов к православию преследовала Георгия Конисского уже 

давно. Ещѐ в 1768 г. будучи белорусским епископом он вѐл переговоры на эту тему с 

прелатом и официалом острогским, ксендзом Георгием Туркевичем77. 

 Во время заседаний Великого Сейма в приготовленном сеймовой депутацией 

материале от 1790 г. по вопросу бунта, Георгия Конисского охарактеризовано как 

автора «всех полезных для Москвы и губительных для Польши проектов». Из этого 

                                                           
72 Ф. И. Титов, Русская Православная Церковь в Польско-Литовском государстве в XVII-XVIII вв., т. III, 

ч. 1, Киев 1916, с. 117. 
73 E. Likowski, Dzieje Kościoła unickiego..., s. 169-191. 
74 A. Mironowicz, Cerkiew prawosławna na terenie Wielkiego Księstwa Litewskiego w latach 1772-1795, s. 84-

94; Тотже, Kościół prawosławny w dawnej Rzeczypospolitej, s. 253-267. 
75I. I. Грыгаровiч, Беларуская iерархiя, c. 24; A. Mironowicz, Kościół prawosławny w Polsce, Białystok 2006, 

s. 441-454; Тотже, Kościół prawosławny w dziejach dawnej Rzeczypospolitej, s. 253-266. 
76 W. A. Serczyk, Konisski Georgij..., s. 536. 
77 E. Likowski, Dzieje Kościoła unickiego..., s. 122-123. 



 17 

следует, что епископ Конисский поддерживал православное население в 

Речипосполитой до самой своей смерти. Всегда интересовался остающейся в границах 

Речипосполитой частью мстиславско-оршанско-могилѐвской епархии. Владыка 

Георгий умер 13 (24) февраля 1795 г. О привязанности Георгия Конисского к Могилѐву 

свидетельствует факт, что владыка был погребѐн в кафедральном Соборе 

Преображения Господня78. 

 Георгий Конисский, последний предстоятель белорусской епархии в период, 

когда она находилась в границах польского государства, был известен не только как 

выдающийся иерарх, но и как полемист, политик и специалист в истории Православной 

Церкви. Георгий Конисски писал на польском, латинском и русском языках. Владыка 

оставил после себя множество полемических и литературных произведений, 

проповедей, посланий и рапортов, написанных монархам России и Польши. На 

сегодняшний день эти рапорты являются ценным историческим источником79. Георгий 

Конисский не скрывал своих пророссийских симпатий, но оставался лояльным 

иерархом в отношении Речипосполитой. Всѐ, что он делал, было в интересах защиты 

прав и свобод своих православных верующих, часто соглашаясь на компромиссы, 

которые ставили его в двусмысленном положении.   

                                                           
78 Могилевская Епархія. Историко-статистическе описаніе, т. I, вып. III, c. 44. 
79 Г. Конисский, Собрaние сочинений Георгия Конисского, архиепископа белорусского с портретом и 

жизнеописанием его, Изд. прот. Иоанном Григоровичем, ч. 1-2, Санкт-Петербург 1835; Тотже, ч. 1-2, 

Санкт-Петербург 1861. 


